




p

Crear
con perspectiva de género Rosario Castellanos Figueroa

Memoria para el intercambio de saberes



3Memoria para el intercambio de saberes 

Presentación

Crear con perspectiva de género es también crear en comuni­
dad: reconocer en el arte un espacio de encuentro, memoria y 
transformación. Bajo ese principio nació el proyecto “Crear con 
perspectiva de género”, que este año celebra a Rosario Castella­
nos Figueroa en el centenario de su nacimiento.

La memoria que hoy se presenta da cuenta de los resultados 
de diez proyectos realizados con el auspicio de la Secretaría de 
Cultura. Desde distintos lenguajes, estas propuestas celebran 
la diversidad y la fuerza creativa de las mujeres. Agradecemos 
al gobernador del estado de Chiapas, Eduardo Ramírez Agui­
lar, por el respaldo generoso que permitió consolidar este pro­
yecto. A quienes sumaron su talento y su compromiso, nuestro 
agradecimiento profundo.

En cada proyecto late la fuerza de la palabra, del arte y de 
la comunidad. Las creadoras y gestoras que los desarrollaron 
comparten una convicción común: transformar la experiencia 
individual en un acto colectivo de memoria, expresión y justi­
cia simbólica. Desde la escritura, la danza, el teatro, el canto, las 
artes visuales y la animación en stop motion, cada propuesta 
abre un territorio donde la vida cotidiana, los afectos, el cuerpo 
y el pensamiento se vuelven materia creativa. Aquí se compar­
ten las voces, imágenes, saberes y vínculos que surgieron en el 
camino; cada testimonio revela una manera particular de mirar 
el mundo y de construir, desde la creación, nuevas posibilidades 
de diálogo y representación.



4 Memoria para el intercambio de saberes 

En mí crece un rumor lento como en el árbol

cuando madura un fruto.

Todo lo que era tierra —oscuridad y peso—,

lo que era turbulencia de savia, ruido de hoja,

va haciéndose sabor y redondez.

¡Inminencia feliz de la palabra!

Porque una palabra no es el pájaro

que vuela y huye lejos. 

Porque no es el árbol bien plantado.

Porque una palabra es el sabor

que nuestra lengua tiene de lo eterno,

por eso hablo.

Rosario Castellanos

Dedicada a Rosario Castellanos, figura fundamental de la 
literatura mexicana y referente del pensamiento crítico sobre 
las mujeres y la identidad, esta edición rinde homenaje a su vi­
sión ética y estética. Qué mejor manera de hacerlo que volver a 
los versos de su poema “El resplandor del ser”, donde seguimos 
encontrando una invitación a mirar, pensar y crear con concien­
cia, sensibilidad y compromiso.

Esta memoria es un espacio de encuentro entre quienes par­
ticiparon en los proyectos y quienes ahora los leen. Sus páginas 
también nos invitan a reconocer el valor del arte como forma 
de transformación social y como una manera de honrar las múl­
tiples voces que, desde Chiapas, siguen creando con libertad, 
fuerza y esperanza. 

A estas voces se unen, además de Rosario, Florinda, Fidelia, 
Mercedes, Ramona y Victoria, mujeres que en distintas épocas 
de nuestra historia y desde diversas trincheras han sido —como 
las llamó Florinda Lazos León en 1931— “mujeres soñadoras de 
lo infinito”. Esta frase, pronunciada durante su alocución en el 
Primer Congreso Nacional de Mujeres Obreras y Campesinas en 
la Ciudad de México, da título a una sección especial de esta 
memoria, donde se incluyen las semblanzas de cinco mujeres 
que persiguieron sus sueños y nos legaron historias de valentía 
y determinación. 

Que estas páginas sigan abriendo caminos e inspiren a más 
mujeres, colectivas y comunidades a crear desde su historia y 
su territorio: allí donde la palabra y la memoria iluminan el 
corazón del mundo.

Angélica Altuzar Constantino
Directora General del Coneculta Chiapas

p



76 Memoria para el intercambio de saberes Memoria para el intercambio de saberes 

Una voz propia: cantos de mujeres

Alondra Castro

Desde que comencé mi camino en la música, 
primero como estudiante y después como 
intérprete, he sentido una mezcla de fascina­
ción y cuestionamiento frente al repertorio 
que aprendemos. Durante mi formación en 
la licenciatura en Música tuve la fortuna de 
acercarme a obras maravillosas, pero tam­
bién me encontré con un silencio difícil de 
ignorar: el de tantas mujeres compositoras e 
intérpretes que quedaron fuera de los pro­
gramas de estudio y de la memoria oficial. 
Ese vacío me despertó una inquietud que, 
con el tiempo, se transformó en inspiración 
para crear proyectos que den voz a esas his­
torias y que nos permitan, a nosotras, reco­
nocernos en ellas.

Gracias al apoyo de “Crear con perspectiva 
de género Rosario Castellanos Figueroa 2025” 
se invitó a través de las redes sociales a mu­

jeres jóvenes y adultas a participar en un ta­
ller gratuito de canto, diseñado para explorar 
la voz; fortalecer la técnica vocal e interpretar 
música creada por mujeres latinoamericanas. 

Así nació el taller “Una voz propia: canto 
de mujeres en la música”, pensado inicial­
mente como un espacio para trabajar el can­
to, pero que pronto se convirtió en mucho 
más: un lugar donde las mujeres pudimos 
escucharnos, apoyarnos y crear comunidad 
a través de la música.

Desde el inicio busqué que cada parti­
cipante se sintiera incluida, que la técnica 
vocal fuera solo una parte del camino y que 
lo esencial fuera atreverse a cantar desde la 
propia experiencia. Las dinámicas de respira­
ción, escucha y confianza nos acercaron unas 
a otras y nos enseñaron que la música florece 
cuando se comparte.



98 Memoria para el intercambio de saberes Memoria para el intercambio de saberes 

Para mí, este proceso ha sido un aprendi­
zaje tan grande como para las participantes. 
Descubrí que guiar a un grupo de muje­
res no significa solo enseñar, sino también 
aprender de la valentía de quienes se atre­
ven a cantar por primera vez, de la solidari­
dad que surge entre voces distintas y de la 
fuerza que se genera cuando nos reconoce­
mos en comunidad.

Este taller me reafirmó la certeza de que 
cantar no es únicamente un acto artístico: es 
también una manera de sanar, de resistir y de 
afirmar nuestro lugar en el mundo. En cada 
encuentro comprendí que la música pue­
de ser una herramienta de transformación 
personal y colectiva, y que al cantar juntas 
estamos reclamando, con una voz propia, el 
espacio que siempre nos ha pertenecido.

Este proyecto responde a una necesidad 
urgente en nuestra sociedad: la de crear espa­
cios para mujeres donde la música se convierta 

en una herramienta de inclusión, empodera­
miento y sanación. En un mundo donde las 
voces femeninas aún enfrentan obstáculos 
para ser escuchadas, “Una voz propia…” se 
convirtió en un pequeño acto de resistencia. 
Al cantar juntas, recordamos que el arte no 
es solo entretenimiento, sino también una 
manera de reclamar derechos, abrir caminos 
y sembrar nuevas formas de relacionarnos.

Nada resume mejor la experiencia que las 
palabras de una de las alumnas: “Yo creí que 
solo era un taller de canto, pero no me espe­
raba esto: llegar a sentir una experiencia fuera 
de solo hacer música”.

Este testimonio me confirma que lo que 
logramos va más allá del canto. Creamos un 
espacio de encuentro, de transformación y 
de afirmación, donde cada mujer descubrió 
que tener una voz propia es también una 
forma de ocupar con dignidad y fuerza el lu­
gar que nos corresponde en la sociedad. p

Fragmentos de feminidad: 
cuerpos y almas resilientes

Colectiva Sirenas Urbanas

Este proyecto surgió de la necesidad de dar 
otro significado a aquellas experiencias dolo­
rosas por las que atravesamos las mujeres a lo 
largo de nuestras vidas, muchas de ellas mar­
cadas por la violencia, la discriminación y los 
tabúes. Nuestro propósito es transformar esas 
heridas en una narrativa visual resignificada.

En la conceptualización de esta propuesta, 
decidimos trabajar a partir de tres ejes funda­
mentales:

1. La opresión sistemática con la que cre­
cemos, producto de los ideales corporales 
que demeritan el valor de cualquier cuerpo 
que no se ajuste al estereotipo sexualizado 
impuesto por la sociedad patriarcal.

2. La infravaloración de las heridas del 
alma, pues seguimos profundamente influen­
ciadas por mandatos sociales y culturales que 
perpetúan la violencia hacia las mujeres.

3. El tabú menstrual, que aún pesa en 
nuestro desarrollo como mujeres.

El proceso de bocetear las propuestas se en­
riqueció con la participación del personal ad­
ministrativo. Finalmente, nos reunimos como 
colectiva con la fiscal a cargo de la Fiscalía de 
la Mujer, quien nos proporcionó información 
valiosa sobre las características emocionales 
de las personas que acudían a esa institución. 
Esta retroalimentación nos permitió compren­
der con mayor profundidad la importancia de 
que el mural no solo mostrara las violencias, 
sino que también ofreciera un respiro visual y 
un mensaje de tranquilidad.

El público que rodea los murales es diverso: 
mujeres víctimas de violencia hasta familiares 
que esperan por el proceso y funcionarias 
que trabajan en el lugar. Este aspecto lo co­
nocíamos desde el inicio; por ello, nos pareció 



1110 Memoria para el intercambio de saberes Memoria para el intercambio de saberes 

Hay vínculos que se tejen de manera imperceptible

Damaris Disner

Conocer a Rosario Castellanos no era una 
tarea pendiente para ellas y ellos. Es más: 
no la habían escuchado nombrar nunca. Me 
sorprendí tanto que llegué a dudar. Tiempo 
después, en la segunda sesión del laborato­
rio creativo “Autorretrato, otro modo de ser”, 
les volví a preguntar si ubicaban a Rosario 
Castellanos. Respondieron que sí. “¿Dónde la 
conocieron?”. “Con usted. Nos habló de ella”. 

¿Por qué tendrían que conocerla? La mayo­
ría de las y los jóvenes de la Casa Hogar de 
Adolescentes del DIF estatal, ubicado en Tuxtla 
Gutiérrez, ha pasado más tiempo en albergues 
que con familias; como J., quien fue abandona­
do en el albergue infantil y ahora, por la edad, 
está en el de adolescentes. Cuando cumpla 17 
años y 11 meses ya no podrá permanecer ahí. 

¿En qué momento debió cruzarse la poé­
tica de Castellanos en la vida de J.? ¿Cuándo 

alguien le comentó sobre un poema de ella? 
No es usual que Rosario sea invocada en ca­
sas hogar.

Y eso no significa ningún desdén para nues­
tra gran poeta; solo manifiesta lo que a me­
nudo sucede: la literatura no es requerida 
como gozo estético que provoque profundas 
reflexiones en contextos adversos. Yo, que he 
asistido con anterioridad a la casa hogar, tam­
poco les había hablado de ella.

Es entonces donde la mirada del adulto­
centrismo manifiesta cierta miopía. No per­
cibimos el poder que tiene acercarles a una 
autora cuya preocupación genuina fue darle 
voz a las y los desprotegidos, a quienes sufrían 
injusticia, a quienes necesitaban urgentemen­
te ser escuchados y escuchadas.

La convocatoria “Crear con perspectiva de 
género Rosario Castellanos Figueroa 2025” me 

importante no solo visibilizar esta diversidad, 
sino también respetar las distintas experien­
cias a través de símbolos y elementos relacio­
nados con la resiliencia, con la intención de 
manifestar nuestro mensaje.

Sin duda, formar parte del día a día de la 
fiscalía durante la ejecución de los murales fue 
una experiencia difícil. Pintar en los mismos es­
pacios y pasillos por donde circulan abogados, 
víctimas, familiares e incluso acusados nos con­
frontó con una realidad contundente: todavía 
queda un gran camino por recorrer cuando ha­
blamos de igualdad de género. Sin embargo, 
también descubrimos que la forma en la que se 
ha percibido el mural ha sido positiva. Se con­
virtió en un vehículo de diálogo con personas 
que buscan ayuda de maneras diversas o que 
han defendido a otras frente a la injusticia.

Al pensar en el futuro del proyecto como 
colectiva, nos entusiasma la idea de que esta 
experiencia no quede aislada, sino que se 
convierta en una red comunitaria capaz de 
involucrarse en la conceptualización, ejecu­
ción y difusión de nuevas propuestas. Imagi­
namos trabajar en espacios estratégicos que 
conformen una ruta de murales de concien­
tización sobre la violencia de género y la ur­
gencia de erradicarla. Esta experiencia nos ha 
demostrado que, cuando el arte nace desde 
lo colectivo y se nutre del contexto social, se 
convierte en una poderosa herramienta que 
acompaña y resiste.

Asimismo, consideramos importante des­
tacar el proceso de conceptualización de los 
murales. Reunir diferentes perspectivas sobre 
las problemáticas que enfrentan las mujeres 
en su cotidianidad nos permitió abrirnos a la 
colectividad y no quedarnos atrapadas en el 
dolor individual. Así, los murales mantuvieron 

un equilibrio entre la memoria de las luchas e 
injusticias, y la acción orientada a transformar 
estos paradigmas.

Cada decisión en torno a la composición, 
el color y el simbolismo estuvo guiada por la 
intención de manifestarse frente a la violen­
cia, yendo más allá de reproducir imágenes 
que revictimizaran a las mujeres o las reduje­
ran únicamente al papel de sufrientes. Por el 
contrario, buscamos reivindicarlas y retratar­
las autónomas y capaces de reconstruirse aun 
en medio de la adversidad. No se trató solo de 
mostrar el resultado, sino de resaltar el valor 
de resiliencia que implica el proceso de sanar.

Los murales no quedaron únicamente plas­
mados en las paredes: ahora forman parte de 
la manera en que entendemos nuestra propia 
lucha y de la memoria de quienes recorren ese 
espacio. Gracias a ello, podemos afirmar que 
el arte también es un acto de acompañamien­
to, lo cual nos motiva con más fuerza a ser par­
te de la resistencia frente a la indiferencia. Más 
que un proyecto concluido, lo concebimos 
como un punto de partida para seguir cons­
truyendo espacios en donde las mujeres pue­
dan sentirse libres y seguras, recordándoles a 
quienes se encuentran enfrentando alguna 
injusticia que no están solas. p



1312 Memoria para el intercambio de saberes Memoria para el intercambio de saberes 

dio la pauta para reflexionar sobre dos de los 
ejes que propusieron: 

1. Derechos culturales de las mujeres.
2. Nuevas masculinidades, pero desde la 

poética de Castellanos.
Durante la primera sesión leímos el poema 

“Autorretrato”. Les causaba risa imaginar una 
peluca rubia cuando, en las imágenes que les 
mostré de Rosario, la veían de cabello negro. 
Para J., eso significaba que Rosario no se sen­
tía a gusto con ella misma. Así, con timidez al 
principio y luego con mayor desenvolvimien­
to, comenzaron a dar sus impresiones, además 
de recrear el poema con sus propias vivencias.

Y de esto trata, principalmente, el labora­
torio: de escucharlas y escucharlos para au­
mentar su confianza en lo que opinan, puesto 
que les cuesta trabajo reconocerse como se­
res capaces de dibujar, escribir, expresarse.

Estoy segura de que el espíritu fuerte y de­
cidido de Rosario Castellanos se hizo presen­
te desde la primera sesión, cuando se me hizo 
un nudo en la garganta al escuchar que no la 
conocían. Damos por hecho que la poesía lle­
ga a todos los lugares, como el viento.

Quisiera escribir tanto de ellas y ellos. Cuan­
do regresaba a casa me acompañaban sus 
frases, sus miradas, su asombro; ni qué decir 
de sus lágrimas cuando apenas habían ingre­
sado. Tal como pasó con los hermanos D. y E., 
quienes tenían un día de estar allí. 

D. tiene 12 años y E. es 2 años mayor. D., 
a pesar de ser el más pequeño, se mantenía 
entusiasta y participativo, a diferencia de su 
hermana E., quien, aunque hacía esfuerzos 
por contener las lágrimas, inevitablemente 
lloró al recordar a su familia.

Cuando llegan a la casa hogar existen más 
incertidumbres que certezas. ¿Cómo hacerse 

de nuevas y nuevos amigos si, de pronto, la 
situación legal de un adolescente se norma­
liza y emigra? ¿Dónde asirse? Entre ellas y 
ellos han establecido vínculos de amistad, 
que no suplen, pero sí cobijan el vacío fami­
liar; tanto, que a sus cuidadores y docentes 
les llaman “mami” y “papi”. 

Aunque disfrutaban del laboratorio, al ini­
cio les costó un poco entrar a la atmósfera 
creativa por la incertidumbre de si lograrían 
plasmar lo que sentían y pensaban; pero al fi­
nal de cada encuentro la pregunta “¿cuándo 
vuelve a venir?” era para recordarme que te­
nía un compromiso con ellas y ellos durante 
ocho miércoles. Hay vínculos que se tejen de 
manera imperceptible. 

A menudo me pregunto si debo seguir es­
cribiendo sobre ellas y ellos con una inicial. 
Tienen el derecho de ser nombradas y nom­
brados. La mayoría así lo hizo en su autorre­
trato con pintura acrílica sobre bastidor de 
manta. Estaban tan orgullosas y orgullosos 
del resultado que fue algo inherente, porque 
les había costado reconocerse. Tuvieron la 
licencia artística, justo para que se olvidaran 
del estrés de no hacer algo figurativo. La in­
tención era reconectarse con la autenticidad 
y no padecer por seguir expectativas.

Ahí radica el poder de la poesía: en trans­
mutar lo necesario hasta recordarnos que 
la palabra nos hermana para resarcirnos del 
vacío de la orfandad en un mundo que, a 
menudo, nos muestra su indiferencia si no 
seguimos paradigmas. Ojalá sea una cons­
tante, para que su semilla libertaria coseche 
buenos frutos en mentes y corazones jóve­
nes. Así sea. p

Cómo Ixchel nos puede ayudar 
a sembrar maíces de colores

Katia Alejandra González García

Las serpientes pueden nacer de huevo o de 
vientre, y nadie les dice que son más o menos 
serpientes por haber nacido de una u otra for­
ma. Cada temporada mudan de piel; si no lo 
hicieran, les haría daño. Lo mismo pasa con 
nuestros sentires, experiencias y pensares: 
esa piel que se acumuló durante años y nos 
cubrió, nos protegió, debe dejarse atrás para 
seguir el camino, el be chon (“camino de la 
serpiente”), hacia la fertilidad, la abundancia 
y el compartir.

Nací en Tuxtla Gutiérrez, en una familia zo­
que-tsotsil. ¿Por qué zoque-tsotsil, en lugar 
de zoque y tsotsil? Porque mi pensamiento; 
mi cosmovisión; mi persona se nutrieron de 
ambas culturas de manera simultánea, habi­
tando mi ser y mi cuerpo sin límites marcados. 
Convergen en mí, formando mi identidad. 

Empecé a dibujar desde que tengo me­
moria, en un rincón en la casa de mis abuelos, 
con un plumón y una pared de ladrillo como 
lienzo. A los 17 años ilustré, movida por la ne­
cesidad de recuperar mi lengua, arrebatada 
por un sistema hegemónico. Como yo, otras 
niñas y niños entendíamos el tsotsil, pero no 
podíamos hablarlo; vivíamos con la añoranza 
de una tierra difusa en nuestro pensamiento. 
Un territorio que no caminamos, que no habi­
tamos, pero que se refleja en nuestros rostros.

La ilustración me ha acompañado desde 
entonces. Regresé a los Altos de Chiapas y, a 
la par de que estudiaba, aprendí de manera 
autodidacta a dibujar/narrar historias. Creaba 
imágenes de conceptos abstractos para niñe­
ces desplazadas, migrantes, en Jobel (otros la 
llaman San Cristóbal) y Tuxtla Gutiérrez.



1514 Memoria para el intercambio de saberes Memoria para el intercambio de saberes 

Este caminar ha sido muchas veces solita­
rio y siempre autogestivo. ¿Y qué pasa con las 
ilustradoras pertenecientes a pueblos origi­
narios, hablen o no su lengua? 

Nacer en la periferia —con un color de 
piel, cabello y rasgos diferentes, además de 
hablar un español que a veces se traba y con 
pocas ventajas frente a los cambios tecno­
lógicos— nos deja fuera de muchos espa­
cios dentro de la ilustración hegemónica. En 
Chiapas, y específicamente en los Altos, no 
existen lugares donde aprender ilustración 
como medio expresivo. No hay una corriente 
gráfica que explore la narrativa desde nues­
tros testimonios, vivencias y experiencias de 
mujeres originarias. A diferencia de la pintu­
ra figurativa, la ilustración transmite de ma­
nera no textual. Pero los espacios formales 
para aprender pintura y diseño gráfico están 
centralizados; se vuelven inaccesibles eco­
nómica, mental y físicamente, debido a: la 
lejanía de nuestro territorio y a la carga que 
implica ser mujer en una comunidad: cuidar 
a los hermanos mayores o menores, atender 
a nuestros padres-abuelos, encargarse de la 
casa, lavar la ropa, preparar la comida, entre 
otras tareas particulares de cada pueblo.

Slok’ Ixchel (El Dibujo de Ixchel) busca ser 
un espacio que brinde herramientas de apren­
dizaje de ilustración análoga y digital para ni­
ñas, adolescentes y mujeres. Un espacio que 
ofrezca la posibilidad de tener herramientas 
dignas para la creación artística, donde no dé 
miedo gastar las hojas del único cuaderno 
que se tiene. Queremos que la ilustración nos 
arrope en todas sus corrientes y que la haga­
mos nuestra. Nuestra, porque el medio y el fin 
somos nosotras: nuestra vida. 

Los talleres permiten jugar, leer textos ilus­
trados y reconocer que las experiencias vividas 
son tesoros para la creación. Pienso que este 
caminar no se detendrá y que estos círculos 
de aprendizaje continuarán. Porque las me­
sas de dibujo —al igual que las mesas donde 
se hacen tamales— nos permiten platicar, 
acompañarnos, orientarnos y reconocernos 
talentosas. Todo desde los ojos amorosos de 
mujeres que nos vemos como iguales, dife­
rentes, pero con experiencias similares. 

Ilustrar de manera subversiva no está lejos 
de nuestra realidad. Muchas compañeras bor­
dan, otras tejen; unas son fotógrafas, otras 
escritoras o trabajadoras del hogar. Todas, 
en algún momento, han tomado un color, un 
lápiz, para plasmar una idea: su idea. Debe­
mos perder el miedo a llamarnos artistas, 
porque lo somos, aunque nuestra trayecto­
ria no aparezca en un CV artístico y nos pese 
el temor de sentirnos impostoras. En otros 
tiempos, en la memoria de nuestras abuelas, 
se nos decía que Ixchel, la Diosa, entregaba a 
cada una el don de crear. Ese don se revelaba 
en sueños, en la milpa, y no podíamos huir 
de él. 

Que este proyecto permita que ninguna 
mujer originaria huya, por la desigualdad del 
sistema, de su capacidad de crear. Que nin­
guna deje de transformar palabras, sentires y 
pensares en imágenes. Que en los años veni­
deros todos los libros en lenguas originarias 
sean ilustrados por mujeres desde la repre­
sentación digna y con pertinencia cultural.

El be chon está abierto para que en él crez­
ca el maíz. Para que el maíz de colores de 
cada una de estas mujeres nazca, florezca y 
sea alimento abundante para compartir. p

El ciclo de Hema

Licha Matita

En Abya Yala, activistas y educadoras menstruales, así como or­
ganizaciones, consideran a la menstruación como un signo vital. 
A cualquier edad y en cualquier etapa de la vida de una mujer 
y/o persona que menstrúa, funciona como una herramienta 
diagnóstica para el bienestar integral. Esto permite que cada 
cuerpo se mantenga equilibrado y saludable. 

En 2022, la OMS declaró a la menstruación un tema de salud 
y de derechos humanos; ya no de higiene. A lo largo de la 
historia, se ha buscado ocultar la sangre menstrual. Hoy toca 
cuestionarlo. No resulta justo para quienes menstruamos al­
rededor de cuarenta años de nuestras vidas, pues nos limita 
y nos afecta en lo emocional, lo físico, lo laboral, lo profesio­
nal y lo cultural. Es momento de darle la vuelta a este discur­
so patriarcal basado en la desigualdad. 

La menstruación no es un asunto privado; nada más aleja­
do de la realidad. Es un tema político, público y de salud que 
requiere toda nuestra atención y empeño, pues a la falta 
de acceso y conocimiento de la gestión de los productos 
que sirven para contener el flujo menstrual se suma un 
abismo de dudas, violencia, prácticas inadecuadas y ta­
búes que vulneran principalmente a niñas, adolescentes 
y jóvenes en edad escolar. Todo esto simultáneo al even­
to de la menarquia (primera menstruación), y primeros 
años de la edad fértil en que aún es complejo adaptarse 

a la idea de menstruar y se añaden las reacciones de fa­
miliares, compañeros de clase y docentes, muchas veces des­
informados o con creencias que lo hacen aún más complicado. 

Para esta convocatoria propuse una obra de teatro de títe­
res mixta, dirigida también a niños varones. La intención es que 
aprendan de forma lúdica y grupal sobre su crecimiento, la pu­
bertad y el ciclo menstrual. Con ello, busco que su conocimien­
to ayude a prevenir la discriminación y actitudes que afectan 



1716 Memoria para el intercambio de saberes Memoria para el intercambio de saberes 

la dignidad y el desarrollo saludable de las 
niñas. Se trata de fortalecer su autonomía, va­
lidar el saber ancestral y recuperar el amor y 
la ternura de las abuelas y madres, desde un 
enfoque biopsicoecosocial. Que recuperen y 
reconozcan su agencia, los cuidados, el saber 
y la resistencia con ternura y amor a su cuer­
po y sus procesos vitales, para que estas ac­
ciones apoyen la erradicacion de la violencia 
y la discriminación por razón de género.

Cuento con más de veinte años de ex­
periencia impartiendo talleres de arte. En 
estas visitas descubrí que suelen asistir más 
niños varones. En cambio, muchas niñas de 
entre diez y trece años prefieren quedar­
se en casa, por los cambios corporales de 
la pubertad, por estar menstruando o por 
miedo a las burlas y la vergüenza. He traba­
jado también impartiendo talleres de toa­
llas de tela y arte menstrual en escuelas de 
los Altos de Chiapas. 

En 2022, un proyecto de menstruación fue 
seleccionado en esta convocatoria. En 2023 fui 
gerente del proyecto menstrual 
de Unicef en Chiapas Periodos 
en Movimiento en Tapachula, 
Arriaga, Berriozábal y Tuxtla Gu­
tiérrez, con población en tránsi­
to. Ahí realizamos talleres de 
arte, dinámicas de retroa­
limentación y diagnós­
tico. Pude constatar 
deficiencias en cier-
tos sistemas y de­
cidí continuar 

trabajando en esta materia. Actualmente es­
tudio en el laboratorio de “Educación en sa­
lud menstrual” con la maestra Emilia Almanza 
Towgood y otras mujeres pioneras en México 
en temas menstruales.

Este proyecto ha sido apoyado por la poe­
ta tsotsil Enriqueta Lunez, compañera y cóm­
plice en el ejercicio de llegar a las escuelas y 
abrir camino con la palabra, la voz, la lengua y 
el conocimiento ancestral. El proyecto inclu­
ye cuatro títeres, así como una escenografía 
con objetos lúdicos y didácticos que explican 
los procesos de crecimiento, desarrollo pube­
ral y ciclo menstrual ovulatorio.

Si te interesa este proyecto y deseas invi­
tarme con él a tu escuela, no lo dudes. Ha­
gamos en comunidad un cambio en el 
rumbo del discurso. Derroquemos la injusti­
cia menstrual: como las aguas, si nos junta­
mos crecemos. p

Mujeres tejedoras: conocimiento, 
arte y patrimonio

Georgina Méndez Torres

Las mujeres indígenas hemos sido actoras 
claves en el sostenimiento cotidiano de nues-
tras comunidades. Nuestras abuelas, herma­
nas, tías, madres han sostenido la vida comuni-
taria: a través del cuidado de la alimentación, 
de la salud. Sobre todo, como principales 
transmisoras de las lenguas, hemos podido 
continuar nuestra historia como pueblos. 

Entre los saberes de las mujeres indígenas 
destaca el arte textil. Esto no solo constituye 
un conocimiento profundo, sino también 
una fuente de sustento económico. En los 
textiles se condensan saberes sobre tinturas, 
símbolos, significados, la combinación de co­
lores y el arte mismo de portarlos. Quienes 
fuimos criadas valorando el tejido y el bor­
dado conocemos el tiempo y la dedicación 
que requiere cada prenda. 

Por estas razones, el cuerpo académico 
Estudios de Género e Interculturalidad de 
la Universidad Intercultural de Chiapas y el 
colectivo Nich organizamos, desde hace tres 
años, un foro de artesanas. Nuestro propósi­
to ha sido visibilizar el arte textil como un 
acto político de resistencia, pero también 
como una forma de transmisión de conoci­
mientos. En este proyecto nos hemos reuni­
do mujeres indígenas para reflexionar sobre 
las implicaciones de continuar elaborando 
la indumentaria, reconocer la creatividad 
de las mujeres indígenas y, además, plan­
tear demandas concretas: la necesidad de 
organizarnos, de visibilizar nuestro trabajo 
y de posicionar el reconocimiento del tra­
bajo artesanal.



1918 Memoria para el intercambio de saberes Memoria para el intercambio de saberes 

Retos del proceso organizativo. Unir las voces 
y demandas
El Tercer Foro de Tejedoras y Saberes Comuni­
tarios: Patrimonio Biocultural de los Pueblos 
Originarios de los Altos de Chiapas ha sido un 
espacio de aprendizaje para escuchar y dar 
voz a las mujeres. Ahí comprendí la comple­
jidad de establecer redes y alianzas entre or­
ganizaciones y colectivos de mujeres, ya que 
nuestro trabajo suele dispersarse. Sin embar­
go, encontrarnos y luchar por causas comu­
nes no solo fortalece nuestra participación, 
sino que permite reconocernos como porta­
doras de conocimiento. 

Registrar el valor de nuestro patrimonio es 
indispensable para crear estrategias de comer­
cialización y evitar prácticas frecuentes como 
la folclorización de las prendas o el regateo, 
una práctica común que afecta a las mujeres 
indígenas. En los encuentros intercomunita­
rios entre artesanas también identificamos 
problemas como la desvalorización de los 
textiles, el plagio y el pago injusto por el tra­
bajo. Paradójicamente, las piezas elaboradas 
por manos indígenas adquieren un alto valor 
económico cuando ingresan en los circuitos 
de la moda o se “modernizan” (es decir, se 
intervienen o estilizan). Por eso, las redes de 
mujeres son tan importantes: nos permiten 
analizar problemáticas comunes y encontrar 
soluciones colectivas. Esta ha sido una de las 
oportunidades que nos ha dado la imple­
mentación de este proyecto. 

El arte textil: patrimonio biocultural de los 
pueblos indígenas
Los encuentros intercomunitarios realizados 
en este proyecto nos permitieron reconocer la 

importancia del patrimonio biocultural plas­
mado en los textiles. Comprendimos que los 
territorios son un elemento vital para el di­
seño y la creación de la simbología: de ellos 
provienen la materia prima, la ritualidad y los 
objetos que acompañan a la prenda al por­
tarla. La combinación de colores no es fortui­
ta; se debe al conocimiento del entorno, de 
su flora y su fauna. Por eso fue fundamental 
visibilizar los elementos que a menudo se 
olvidan al portar las prendas: el rebozo, las 
fajas, la bolsa, el calzado que forman una sim­
biosis con el cuerpo de las mujeres.

Otro aspecto importante es reconocer que 
los textiles no solo se tejen con las manos, 
sino que también se enlazan con lo lúdico: 
con expresiones como la poesía, el canto y el 
intercambio entre mujeres de saberes sobre 
hilos y tinturas. 

Este proyecto nos ha permitido reflexionar 
sobre preocupaciones comunes como la pro­
piedad intelectual de los tejidos y la necesi­
dad del comercio justo, demandas centrales 
de las organizaciones y colectivos de tejedo­
ras. Cada textil representa la simbología de 
un pueblo y la continuidad de sus saberes. 
Los diseños y la combinación de colores re­
quieren tiempo, esfuerzo y conocimiento; por 
ello, deberían reconocerse con un precio jus­
to para las mujeres. 

Organizar este proyecto ha potenciado 
nuestro hacer colectivo, ha contribuido a la 
dignificación del trabajo textil y, además, ha 
generado alianzas entre academia y comuni­
dad: una relación imprescindible para muje­
res indígenas que, como yo, caminamos entre 
ambos mundos. p

Mujer del Sur: la voz de nuestra memoria

Beatriz Adriana Pérez Cadena

Cuando alguien se va y su voz se apaga, 
algo en el alma de un pueblo se duerme, 

se debilita y se olvida.

Me he preguntado muchas veces qué pasa­
ría si las historias de las abuelas y abuelos ya 
no se escucharan más. Si sus voces, tejidas en 
el tiempo y la memoria, dejaran de ser eco 
entre las montañas. Estas preguntas rondan 
siempre en mi mente y en mi corazón.

Desde 2009, mi vida tomó un rumbo dis­
tinto. Sin siquiera saber nombrar qué era la 
gestión cultural o las expresiones artísticas, 
comencé a transitar esos caminos, adversos 
para una niña que empezaba a desafiar lo 
establecido en su comunidad y en su fami­
lia. Comencé escribiendo poesía y narrativa 
en tsotsil. Más adelante, el teatro y la drama­
turgia me ofrecieron nuevos lenguajes para 
expresar lo que la palabra sola no alcanzaba. 

En este andar descubrí que no solo la len­
gua, el bats’i k’op, está en peligro, sino tam­
bién los puentes que unen a las generaciones. 
Al comenzar a estudiar la licenciatura en Co­
municación Intercultural, entendí que nues­
tra narrativa —la forma en que contamos lo 
que somos— es fundamental para sobrevivir 
como pueblo y como nación tsotsil. 

Y entonces esas preguntas volvieron 
con más fuerza. Desde ese momento, dejé 
de crear solo para mí. Comencé a escuchar 
más profundamente a mi comunidad; a no­
tar que la tradición oral, esa forma de trans­
mitir lo sagrado y lo cotidiano, se estaba 
apagando junto con quienes son la raíz de 
la palabra. 



2120 Memoria para el intercambio de saberes Memoria para el intercambio de saberes 

Mujer del Sur comenzó como un proyecto 
de titulación en 2019, junto con mis compa­
ñeros Juan Gabriel López Ruiz e Isaac Daniel 
Gutiérrez Cruz, y se convirtió en mi llamado. 
Este proyecto no podía quedarse en el aula; 
por ello, decidí continuarlo, con el consenti­
miento del equipo, llevándolo a otros espa­
cios y a otras infancias.

Así fue como llegué al stop motion, una 
técnica que, más allá de lo artístico, se vol­
vió mi herramienta para tejer desde la me­
moria; la lengua y la resistencia. A través de 
ella comencé a dar talleres para niñas y ni­
ños de mi comunidad y de algunas comuni­
dades cercanas. 

El stop motion me ha enseñado a dete­
nerme a observar los pequeños gestos. Me 
mostró que es posible contar historias desde 
las manos, desde los hilos invisibles de la ima­
ginación; que un personaje animado puede 
tener la fuerza de una montaña y que 
una niña con una cámara puede desafiar 
todo lo que parecía imposible.

En Chiapas no existen referentes que 
trabajen esta técnica y mucho menos 
creadoras de comunidades indígenas. El 
camino ha sido solitario, lleno de obstá­
culos técnicos; económicos y emociona­
les. Muchas veces he pensado en dejarlo, 
pero siempre regresa una imagen, una 
voz, aquella niña que decía: “Yo también 
quiero contar una historia”.

Eso me sostiene.
Este proyecto no solo busca ser un 

aporte para el resguardo de la oralidad 
del pueblo tsotsil de Nachig, Zinacan­
tán, sino también sembrar confianza en 
las infancias: que las niñas se atrevan a 
tomar la cámara, imaginar personajes, 

ponerlos en escena y, sobre todo, creer que 
su voz vale.

Cuando era niña, no tuve un espacio así. 
No había un lugar donde pudiera crear, jugar 
con la imagen o escuchar historias. Tuve que 
ir a la ciudad para encontrar ese otro mundo. 
Por ello, Mujer del Sur es mi forma de regre­
sar y abrir ese espacio que yo necesité.

Sueño con que Mujer del Sur se convierta 
en un estudio de producción de stop motion, 
no solo para mis ideas, sino para las nuevas 
generaciones que ya están soñando con sus 
propias historias: que vean en este espacio 
un lugar para imaginar, para compartir y 
para resistir a través del arte y la lengua.

Porque mientras haya una niña con una 
cámara; mientras haya una abuela, un abue­
lo que quiera contar, alguien dispuesto a es­
cuchar, la memoria seguirá latiendo desde el 
stop motion; desde Mujer del Sur. p

Historias encerradas: maternidades y cuidados

Karen Liliana Pérez Martínez

Este proyecto nació de un anhelo íntimo: el 
deseo de escuchar las historias de mujeres 
cercanas a mí. Surge también de las ganas de 
urdir con ternura la memoria personal y colec­
tiva de seis mujeres que habitan la calle donde 
crecí: una cerrada ubicada en el barrio de San­
ta Lucía, en San Cristóbal de las Casas. A través 
de entrevistas y conversaciones encontré la 
fuente para narrar parte de sus vidas, con el 
propósito de honrar el valor único de sus ma­
ternidades, de sus formas de habitar el hogar, 
de los cuidados que otorgan cada día y de los 
afectos con los que nos han sostenido. “Histo­
rias encerradas: maternidades y cuidados” ha 
sido, y es, mucho más que un proyecto: es un 
acto de escucha atenta y profunda; un diálo­
go intergeneracional donde la vida cotidiana 
se revela entre matices personales, culturales 
e históricos que merecen ser nombrados. 

Mi camino con la palabra escrita comen­
zó a los catorce años. Creo que fue por la ne­
cesidad de expresión, de desahogo. Escribía 
en diarios, y escribí mucho sobre mí misma, 
pero también durante largo tiempo dudé 
de mi voz, creyendo que para ser escritora 
necesitaba inventar necesariamente mun­
dos ficticios. No entendía entonces que es­
cribir, que narrar la vida de otras personas, 
también es una forma de conectar con otras 
mujeres y escucharnos en el eco de nuestras 
propias historias. Como dice bell hooks, con­
tar historias es reclamar nuestra propia sub­
jetividad; es una forma de resistencia contra 
el silencio. En este sentido, escuchar a doña 
Mari, una mujer de más de ochenta años, fue 
como cruzar un umbral en el tiempo. Sentí 
cómo ella habitaba su pasado con una voz 
tan propia, describiendo sus recuerdos con 



2322 Memoria para el intercambio de saberes Memoria para el intercambio de saberes 

una fuerza y una determinación, a la vez que 
con una ternura tan propia, una ternura que 
se revelaba al pronunciar los nombre de los 
objetos de cocina. 

De doña Tomasa ahora atesoro la ima­
gen; el recuerdo de sus ojos iluminándose al 
evocar sus tendederos repletos de pañales 
blancos; su risa espaciosa, alegre, fuerte, y la 
manera en que me llamaba “hijita”. Partió de 
este mundo pocos días después de la entre­
vista, y debo confesar que me dolió no haber 
llegado antes, no haber realizado el proyecto 
muchos años atrás. Pero sé que su memoria 
es como un fractal que ahora vive en todos 
los que tuvimos el honor de conocerla.

Con doña Cristy, volví a comprender las di­
ficultades de llegar a un lugar nuevo donde 
hablan un idioma ajeno. Me contó sus histo­
rias de pastoreo y la dureza de tener que de­
jar a los hijos e hijas solos, “porque no hay de 
otra, y una tiene que trabajar”.

Bety y yo sostuvimos una plática larga: 
evocamos los ecos de la infancia y pude 
reconocer en ella una disciplina férrea, una 
preparación constante y una mirada profun­
damente reflexiva sobre las desigualdades 
históricas que anidan en la maternidad y la 
crianza.

Al escuchar a Eliza, sentí sus miedos y 
vulnerabilidades como si fueran míos. Qui­
se llorar, pero contuve el aliento para no in­
terrumpir el relato de sus experiencias de 
embarazo y lo difícil que fue para ella sentir 
miedo y ansiedad. Entrevistar a mi mamá fue 
lo más difícil: adentrarme en su mundo; es­
cucharla hablar de su infancia, de su abue­
lita, del patio donde jugaba… Ella me dijo, 
con una honestidad tan directa como lo es 
ella: “No sé cómo le hice para crecerlos”. Pero 

aquí estoy yo, treinta y cinco años después, 
escribiendo no solo sobre ella, sino sobre seis 
mujeres que, con sus manos y sus corazones, 
sostienen la vida a través de los cuidados; de 
esa labor doméstica, un camino que suele 
transitarse en la sombra, sin remuneración ni 
reconocimiento. 

Como señala Silvia Federici, el trabajo de 
reproducción es el cimiento invisible sobre 
el que se levanta toda la estructura social. 
Cada uno de estos relatos me confirmó que 
lo que hacemos a diario —lavar, cocinar, criar, 
acompañar— merece ser visto y reconocido. 
Por eso la importancia de los registros cultu­
rales y artísticos: porque narrar las historias 
que tejen la vida de las mujeres es un acto de 
justicia simbólica. Es reconocer que los que­
haceres relegados a lo privado son, en reali­
dad, el centro mismo de la vida social. 

Estas entrevistas florecieron en atmósfe­
ras cambiantes: a veces en una calidez de cie­
lo azul, otras en días de lluvia y niebla, otras 
con el ruido del merodeo y juego de las in­
fancias, con el repique lejano de la iglesia de 
Guadalupe y el canto de un gallo y de un par 
de periquitos encerrados en una jaula roja. 
Escribir sobre mi calle y mis vecinas, escribir 
sobre la memoria, tejer sus historias no es un 
retroceso como pensaba, sino un ejercicio 
de memoria y resistencia. Porque, como dice 
Marcela Lagarde, la memoria de las mujeres 
es indispensable para reconstruir la historia. 
En sus voces únicas y auténticas encontré lo 
extraordinario y confirmé que contar la vida 
cotidiana es ocupar los espacios de los que 
nos han excluido o silenciado. Porque sí, na­
rrar lo doméstico y lo afectivo es reconocer 
la opresión, pero es también, y sobre todo, 
una posibilidad para resignificar la vida. p

Niñas que cuidan del viento

Dalia Pérez

Desde los 7 u 8 años, cuando estaba en la primaria, empecé a 
cuidar a mis hermanos. Mi mamá tenía que salir a trabajar: lavaba 
ropa, planchaba en casas. A veces me quedaba con dos o tres de 
mis hermanitos. La verdad es que, a esa edad, no sentía que el 
cuidado fuera una carga. 

Pati Paciencia

En nuestros cuerpos habitan memorias. Lo 
que nos sucede no desaparece; a veces se 
queda dentro, esperando a ser nombrado, re­
cordado. “Niñas que cuidan del viento” surge 
de la memoria. Nace de mi propia historia, de 
la observación y del acompañamiento a in­
fancias en diversos contextos.

El recuerdo: fui invitada como jurado cali­
ficador en una escuela primaria. Cada niña y 
niño debía asistir acompañado de sus padres 
o personas cuidadoras. Ese día observé que 
muchos llegaban con hermanas o hermanos 
mayores. Me vi reflejada: muchos años atrás, 
en festivales escolares a los que mi madre y 

padre no podían asistir por razones laborales, 
eran mis hermanos quienes me acompaña­
ban. No solo en los festivales, sino en las ru­
tinas diarias.

A partir de ahí surgieron más recuerdos: la 
vecina, la prima, la tía… Ellas también fueron 
niñas cuidadoras. Niñas y niños cuidando de 
otros niños frente a la ausencia de sus padres. 
Cuidar a otros no siempre es una decisión; es 
algo que “toca”. Esta tarea casi siempre recae 
en las mujeres o en las niñas. Desde pequeñas 
empiezan a hacerse cargo: a veces como par­
te del cuidado colectivo, y otras veces como 
si fuera normal, aunque nadie les pregunte si 



2524 Memoria para el intercambio de saberes Memoria para el intercambio de saberes 

A’k’otajel Nichim
—Rosas Danzantes—

Xóchitl Leticia Santiago Abadía

En lo profundo de los corazones de Pinola1 
late nuestro legado: el Tancoy. Nuestra fiesta 
floreció este 2025 con la energía de A’k’otajel 
Nichim (Rosas Danzantes), el primer grupo de 
mujeres tancoy. 

De niña veía con ojos llenos de asombro 
las danzas del Tancoy2 y me llenaba de alegría 
poder disfrutar de esta bonita tradición, salir 
a las calles y ver a los danzantes que bailaban 
con gran algarabía al son de la marimba; nos 
lanzaban confeti y nos regalaban dulces.

Cuando era adolescente, con la inquietud 
de vivir esa experiencia, decidí salir a danzar 
con un grupo de amigas. Estaba temerosa por­
que desconocía muchas cosas y, sobre todo, 
porque era una danza en la que las mujeres 
no debían participar. Nos tuvimos que vestir 

1 Nombre con el que originalmente se conocía a la localidad y al municipio de Las Rosas. El 3 de octubre de 
1912 fue elevado a la categoría de Villa con el nombre de Las Rosas, por decreto del gobernador Flavio A. Guillén.  

2 Danza tseltal que significa “ceniza que cae”.

con ropa muy floja y tratar de imitar algunas 
expresiones masculinas; para nuestra fortuna, 
nadie nos identificó y pudimos disfrutar de la 
danza tradicional de nuestro pueblo.

Hoy, convertida en madre y con testimo­
nios de decenas de mujeres que salen a danzar 
ocultando su identidad, decidimos formar el 
primer grupo independiente de mujeres tan­
coy. Buscamos heredar esa magia, algarabía y 
experiencia sinigual a nuestras hijas e hijos: a 
las futuras generaciones, para que podamos 
ser visibilizadas como mujeres danzantes lle­
vando con nosotras, en nuestros corazones, el 
ritmo del carnaval. Las Rosas Danzantes somos 
portadoras de un mensaje poderoso: las raíces 
de un pueblo se fortalecen cuando enseña­
mos a nuevas generaciones; porque nuestras 

pueden o si quieren. Y aunque lo que hacen 
es trabajo, casi nunca se ve así.

¿Cuántas veces más se repite esta historia de 
niñas cuidadoras? ¿En qué condiciones se lle­
van a cabo los cuidados? ¿Cómo se transmiten?

A partir de estas preguntas —y muchas 
otras— fue surgiendo “Niñas que cuidan del 
viento”.

Desde hace más de diez años he trabajado 
en procesos educativos y artísticos con infan­
cias en Chiapas, en contextos rurales; urbanos 
y comunitarios. Al mismo tiempo, he desarro­
llado una trayectoria como actriz y narradora 
oral, convencida de que el arte puede ser un 
lenguaje para la escucha, la dignificación y la 
transformación.

A lo largo de estos años, mi trabajo ha esta­
do guiado por el deseo profundo de generar 
espacios donde las infancias puedan expre-
sarse, ser escuchadas y reconocidas como 
sujetas activas. El proyecto que presento, 
“Niñas que cuidan del viento”, nace de la 
confluencia entre estas dos rutas: mi expe­
riencia con infancias y mi formación teatral 
como herramienta para la memoria, la de­
nuncia y la transformación.

Me di cuenta de que no hay muchas inves­
tigaciones sobre infancias cuidadoras. Auto­
ras como Rita Segato abordan el tema de 
cuidados desde una perspectiva crítica, seña­
lando que son tareas esenciales para la vida, 
pero que se han dado por sentadas, sin ser 
monetizadas, lo cual genera desigualdades 
de género. Comúnmente lo hacen las muje­
res, y después de ellas lo hacen las niñas.

Decidí escribir mi propia historia y recupe­
rar los relatos de mujeres cercanas: vecinas 
y familiares. Aceptaron compartir sus expe­
riencias. La recopilación se llevó a cabo en 

sus casas; otras prefirieron espacios neutros. 
Lo más importante era que se sintieran segu­
ras. Compartir lo que duele nos vulnera, pero 
también nos une. Cada relato fue un acto de 
confianza. También fue una forma de recono­
cer la importancia de las niñas que fueron.

A partir de los testimonios, propuse crear 
un guion de teatro para infancias que visibilice 
las vivencias de niñas cuidadoras: fragmentos 
reales entretejidos con la ficción. Pienso que 
nuestras historias, por más pequeñas o perso­
nales que parezcan, tienen el poder de sensi­
bilizar: algo se mueve. Con esta propuesta no 
solo quiero narrar desde lo personal, sino tam­
bién abrir un diálogo colectivo sobre el impac­
to de la desigualdad en el trabajo de cuidados.

Gracias a “Crear con perspectiva de género”, 
este proyecto tomó forma en distintos mo­
mentos y actos creativos: el registro de una 
memoria digital del proceso, la publicación 
en formato digital del texto dramático y una 
lectura dramatizada abierta al público, acom­
pañada de un diálogo comunitario. Cada una 
de estas acciones permitió compartir la expe­
riencia, poner en común las emociones que 
nos atraviesan y abrir un espacio de conver­
sación sobre el valor del cuidado.

“Niñas que cuidan del viento” es una invita­
ción a hablar, recordar e imaginar otras formas 
de crecer, donde el cuidado no sea una carga 
impuesta, sino una elección libre y compartida. 
Es una historia que no solo me atraviesa a mí, 
sino a muchas mujeres que crecieron siendo 
responsables del bienestar de otros.

Deseo que este proyecto no solo despierte 
memorias, sino también preguntas:

¿A quién se le encarga el cuidado?
¿Qué otras formas de acompañamiento 

podemos imaginar? p



26 Memoria para el intercambio de saberes 

raíces, nuestra historia y nuestra cultura se unen 
para darnos identidad como pinoltecos.

Decidimos presentar este proyecto, en el 
que impulsamos talleres dirigidos a mujeres 
para la elaboración de tejidos y collares arte­
sanales, con la intención de que nuestra cul­
tura se enriquezca aún más y que nosotras, las 
mujeres, seamos promotoras de nuestras tra­
diciones, junto a los hombres, sin que ellos se 
sientan desplazados; por el contrario, que el 
trabajo coordinado entre mujeres y hombres 
sea un referente donde exista la aportación 
de ideas y un espacio de diálogo que lleve a 
acuerdos en beneficio de nuestra tradición.

Con gran entusiasmo, se ha invitado a par­
ticipar a los talleres a mujeres de los diferentes 
barrios de nuestro municipio. Este es el primer 
taller enfocado en la elaboración de artesanías 
que utiliza el Tancoy, como son tejidos de co­
llares de chichiguas y tecomates. Ha sido un 
espacio donde las mujeres, además de la elabo­
ración de artesanías, han creado un ambiente 
de convivencia, así como motivación para algu­
nas de ellas, ya que pueden ofrecer sus produc­
tos y generar una fuente de ingreso económico. 

Ver a muchas niñas interesadas en apren­
der los tejidos y escucharlas decir, con gran 
emoción, que van a poder elaborar los colla­
res para su papá cuando sea el carnaval, me 
llena de gran alegría y satisfacción. Saber que, 
gracias al proyecto implementado por nues­
tro grupo de mujeres tancoy, estamos incul­
cando a muchas niñas a conocer y preservar 
nuestras tradiciones, es motivo de alegría. 
Estoy segura de que ellas continuarán con 
esta labor, transmitiéndola de generación en 
generación y, de esta manera, fortaleceremos 
nuestra cultura y nuestras tradiciones.

Al dialogar con las mujeres de cada barrio, 
han manifestado su reconocimiento, respeto 

y admiración hacia nuestro grupo, en primer 
lugar por la participación de las mujeres en el 
carnaval, un parteaguas para nuestra tradi­
ción, y hacerlo libremente, sin temor alguno. 
Gracias a nuestra participación, ahora en las 
calles y barrios de nuestro pueblo en los días 
de carnaval puede observarse un gran res­
peto hacia nosotras. Anteriormente, al darse 
cuenta de que eran mujeres las que danza­
ban, nos empezaban a acosar, de tal manera 
que uno prefería aislarse o simplemente re­
gresar a casa a desvestirse. 

El carnaval 2025 marcó la diferencia. Aun­
que observamos en algunos su descontento 
por nuestra participación, la mayoría de los 
danzantes nos demostraron respeto e incluso 
reconocimiento por la participación y organi­
zación que tuvimos. El impacto en la sociedad 
fue significativo, de tal manera que pedían que 
las Rosas Danzantes se presentaran en todos 
los barrios a danzar al son de la marimba. Du­
rante las visitas en los diferentes barrios nos 
dimos cuenta de que había muchos danzan­
tes con sus hijas pequeñas, y las vestían como 
nosotras, o utilizando el distintivo de una rosa 
para que fueran visibilizadas como mujeres.

Las Rosas Danzantes somos portadoras de 
un mensaje poderoso: las raíces de un pueblo 
se fortalecen cuando enseñamos a las nuevas 
generaciones; porque nuestras raíces, nuestra 
historia y nuestra cultura se unen para darnos 
identidad como pinoltecos. Impulsadas por un 
amor profundo a nuestra tierra, comenzamos 
a tejer sueños; nuestra danza será un legado 
vivo, un puente histórico entre generaciones 
que celebran la fuerza y belleza de una tradi­
ción que también es de las mujeres pinoltecas.

Con alegría esperamos que cada año se unan 
a este grupo más mujeres y niñas, y que nunca 
dejemos de danzar al grito de “¡viva Pinola!”. p

Mujeres soñadoras de lo inf inito

p



2928 Memoria para el intercambio de saberes Memoria para el intercambio de saberes 

Fidelia Brindis Camacho 

Fue una mujer de convicciones firmes y profunda voca­
ción social. Nació en Ocozocoautla en 1889 y abrió 
caminos donde antes no los había. Fue la primera 
mujer en Chiapas en fundar un periódico, El 
Altruista (1919), desde el cual promovió la edu­
cación femenina, la fraternidad y los derechos 
de las mujeres.

Durante cuarenta y tres años de labor inin­
terrumpida como maestra, participó activa­
mente en la creación del Seguro del Maestro, la 
Dirección de Pensiones Civiles y la Ley de Inamo­
vilidad del Magisterio. En 1969 asumió el cargo de 
primera regidora del Ayuntamiento de Ocozocoautla 
y, un año después, se convirtió en la primera presidenta 
municipal en la historia de Chiapas, lo que constituyó un prece­
dente histórico para la participación política de las mujeres.

Su generosidad trascendió su tiempo: donó parte de sus bienes a la Secre­
taría de Educación Pública para la creación de una sala de conferencias, una 
escuela y una casa para ancianos, espacios que más tarde se transformarían 
en la Casa de la Cultura Fidelia Brindis. Su biblioteca personal, con más de 
cinco mil volúmenes, fue entregada a la Universidad de Ciencias y Artes de 
Chiapas, como herencia intelectual para las nuevas generaciones.

Fidelia fue maestra, periodista y pionera; una mujer que entendió la educa­
ción y la palabra como actos de justicia y esperanza.

Florinda Lazos León 

Fue una mujer adelantada a su tiempo. Nació en San Cristóbal 
de las Casas en 1898 y, muy joven, se unió al Ejército 

Libertador del Sur durante la Revolución Mexicana. 
Su espíritu inquieto y comprometido la llevó a ser 

maestra, activista, periodista y empresaria, en 
una época en que a las mujeres apenas se les 
permitía alzar la voz.

En 1926 fundó el periódico La Gleba, desde 
donde promovió la educación y los derechos 

de las mujeres. Desde esas páginas también 
impulsó su propia candidatura por el Gran Par­

tido Obrero. Ese mismo año, el 8 de julio, fue elec­
ta diputada local: la primera mujer en la historia de 

Chiapas en ocupar ese cargo.
Florinda fue una figura clave en el proceso de emancipación 

política y cultural de las mujeres mexicanas. En México, el sufragio fe­
menino se legisló en 1953 y las mujeres pudieron votar por primera 
vez en 1955; sin embargo, en Chiapas este derecho se reconoció des­
de 1925, casi treinta años antes, durante el gobierno provisional de 
César Córdova.

Florinda encarna la fuerza de una generación de mujeres que soñó 
con un país más justo y más igualitario. Su legado perdura como una 
lección de valentía y de esperanza: la convicción de que transformar 
el mundo comienza con atreverse a imaginarlo distinto.

Archivo Histórico de Chiapas. 
UNICACH

Archivo Histórico de Chiapas. 
UNICACH



3130 Memoria para el intercambio de saberes Memoria para el intercambio de saberes 

Mercedes Olivera Bustamante 

Fue una antropóloga y feminista mexicana que consagró su 
vida a comprender y defender las realidades de las mu­

jeres indígenas del sur del país. Nació en la Ciudad de 
México en 1934 y, desde muy joven, entendió que la 

academia debía dialogar con la vida cotidiana, con 
los pueblos y con las luchas que ahí se gestan.

Fue profesora-investigadora en el Centro de 
Estudios Superiores de México y Centroaméri­
ca de la UNICACH, además de haber dirigido la 

Escuela Nacional de Antropología e Historia y el 
Instituto Nacional Indigenista en San Cristóbal de 

las Casas. En esta ciudad fundó el Centro de Inves­
tigación y Acción para la Mujer Latinoamericana y el 

Centro de Derechos de la Mujer de Chiapas, espacios que 
marcaron un antes y un después en la defensa de los derechos 

humanos desde una mirada feminista y comunitaria.
Mercedes impulsó como pocas el pensamiento de los feminismos indíge­

nas, abriendo caminos para que las propias mujeres fueran sujetas de su his­
toria. Fue también la última integrante del grupo conocido como Los Siete 
Magníficos de la antropología mexicana, una generación que transformó la 
manera de mirar al país.

Su legado sigue vivo en cada mujer que se organiza, en cada comunidad 
que exige justicia, en cada palabra que nombra la dignidad. En Chiapas, su 
nombre se pronuncia con respeto y con gratitud: como el de una mujer que 
supo escuchar y acompañar los procesos de otras mujeres hasta convertirlos 
en fuerza colectiva.

Comandanta Ramona 

Fue una mujer tsotsil originaria de San Andrés Sakamch’en 
de los Pobres, que nació en 1959. Su nombre quedó 
grabado en la historia como símbolo de dignidad, 
valentía y resistencia. Fue una de las figuras más 
queridas y respetadas del Ejército Zapatista de 
Liberación Nacional, y una de las primeras voces 
femeninas que se alzaron dentro del movimiento.

Pequeña de estatura, pero inmensa en con­
vicción, Ramona representó la fuerza silenciosa 
de las mujeres indígenas que luchan no solo por 
sobrevivir, sino por transformar su realidad. Fue 
pieza clave en la redacción de la Ley Revoluciona­
ria de las Mujeres, un documento histórico que pro­
clamó el derecho de las mujeres a decidir sobre su vida, 
su trabajo, su cuerpo y su participación política y comunitaria.

Su palabra, firme y serena, recorrió el país e inspiró a generaciones de 
mujeres que encontraron en ella un espejo de dignidad. Ramona demos­
tró que la revolución también se hace con ternura, con paciencia y con co­
raje. Su voz sigue viva en las comunidades que defienden la tierra y la vida, 
y en la memoria de quienes creen en un mundo más justo y más humano.

Cortesía: UNICACH Autor no identificado, reproducida 
con fines culturales



32 Memoria para el intercambio de saberes 

Victoria Díaz Ruiz

Es una escritora y maestra tsotsil originaria de La Candelaria, 
municipio de San Cristóbal de las Casas. Nació en 1995 y 

habla la variante chamula de la lengua tsotsil. Licen­
ciada en Lengua y Cultura por la Universidad Inter­

cultural de Chiapas, ejerce como docente bilingüe 
en una escuela primaria de Chenalhó.

Su relación con la lectura y la escritura comenzó 
hace pocos años, pero desde entonces su palabra 
ha cobrado fuerza. Fue becaria del Fondo Nacio­

nal para la Cultura y las Artes, coautora del libro 
Yayijemal ts’ibetik / Cuentos con cicatrices, y forma 

parte del Colectivo de Escritores Tsotsiles Jal K’opetik. 
En 2025 obtuvo el Premio de Literaturas Indígenas de 

América —que reconoce la creación literaria en lenguas 
originarias del continente y es entregado por la Universidad de 

Guadalajara y otras instituciones— por Sokem Viniketik / Hombres absurdos, un 
conjunto de relatos que aborda la violencia, el machismo, la pobreza y las ten­
siones entre la tradición y la modernidad en los pueblos originarios.

Para Victoria, escribir es una manera de resistir el silencio y afirmar la dig­
nidad de su pueblo. Como ella misma señala, ganar el PLIA “significa ganar un 
peso más a la lengua tsotsil y demostrar que podemos escribir en nuestras 
lenguas sin sentir vergüenza de nuestro origen”. En sus relatos se entrelazan 
la mirada crítica y la sensibilidad de quien observa los cambios y desafíos de 
su comunidad desde la palabra y la memoria.

En su escritura, la lengua tsotsil resplandece como un acto de afirmación 
y resistencia. Desde su mirada joven y comprometida, Victoria Díaz nos re­
cuerda que la literatura indígena no solo preserva una cultura: la renueva, la 
expande y la hace dialogar con el mundo. En su voz, la palabra florece como 
raíz y como horizonte.

Fotografía: Delmar Penka








